
BeHOLD - Plataforma de Estudos

1. A Natureza e a Identidade da Igreja: Etimologia,
Metáforas e Missão (Mt. 16:18; Ef. 2:20-22; At. 2)
Autor: Diego Vieira Dias | Grupo: Teologia e Pregações | Data: 28/11/2025 11:59

A Etimologia de Ekklesia: O Verdadeiro Significado de
Assembleia

O estudo da Eclesiologia, que se debruça sobre a doutrina da igreja, deve iniciar-se necessariamente
pela compreensão do termo que define esta instituição. A palavra "igreja", em nosso idioma, deriva
do grego ekklesia. A definição precisa deste termo é fundamental para evitar interpretações
equivocadas que permeiam o imaginário popular e até mesmo certos círculos teológicos.

Correção de Mitos Etimológicos

É comum ouvir a afirmação de que ekklesia significaria "chamados para fora", baseando-se em uma
suposta junção da preposição ek (para fora) com o verbo kaleo (chamar). Embora popular, essa
explicação etimológica não possui fundamento linguístico sólido e deve ser corrigida.

O significado real e literal de ekklesia é simplesmente assembleia, reunião ou congregação. A
palavra não carrega, em sua raiz, a ideia teológica de separação do mundo, mas sim a ideia
funcional de um ajuntamento de pessoas. O Novo Testamento oferece provas claras de que o termo
era utilizado para descrever reuniões literais, inclusive aquelas sem qualquer caráter cristão ou
religioso.

Em Atos 19, por exemplo, o termo ekklesia é utilizado no texto grego original para descrever um
tumulto em Éfeso:

"Uns, pois, clamavam de uma maneira, outros de outra, porque o ajuntamento [ekklesia] era
confuso; e a maior parte deles não sabia por que causa se tinham ajuntado." (Atos 19:32)

Neste contexto, a palavra traduzida como "ajuntamento" é ekklesia, referindo-se a uma multidão
desordenada. O mesmo ocorre nos versículos 39 e 41 do mesmo capítulo, onde o termo é aplicado a
uma assembleia legal e, posteriormente, ao ato de despedir a multidão. Isso demonstra que a
palavra, originalmente, define o ato de reunir-se, e não necessariamente a natureza espiritual dos
reunidos.

O Contexto Histórico e a Conexão com o Antigo Testamento

Historicamente, nos séculos VI e V a.C., a ekklesia era uma instituição política da Grécia Antiga.
Tratava-se da reunião solene dos cidadãos de uma polis (cidade-estado) para deliberar sobre
assuntos de interesse público, como mudanças nas leis, nomeações de magistrados, tratados de
paz, guerras e questões financeiras. Embora essas reuniões pudessem ser precedidas por ritos a
deuses pagãos, sua finalidade era política e social, não religiosa. A transição desse termo para o
vocabulário do povo de Deus ocorre através da tradução do Antigo Testamento para o grego
(Septuaginta). O termo hebraico equivalente é Qahal, que também significa assembleia ou
congregação.

"Nenhum amonita ou moabita entrará na congregação [Qahal/Ekklesia] do Senhor; nem ainda sua
décima geração entrará na congregação do Senhor eternamente." (Deuteronômio 23:3)

Página 1/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Portanto, Israel, ao reunir-se no deserto ou no templo, formava uma ekklesia — uma congregação.
Estêvão, em seu discurso, refere-se a Israel como "a igreja [ekklesia] no deserto" (Atos 7:38),
aludindo à assembleia dos israelitas no Monte Sinai.

A Igreja como Coletividade

Essa compreensão etimológica nos conduz a uma conclusão teológica vital para o Novo Testamento:
a igreja é, por definição, coletiva. A natureza da igreja reside no ajuntamento, na comunhão e na
interação entre os membros.

Não existe o conceito de "igreja de uma pessoa só". A fé cristã, embora exija uma decisão individual,
é vivida em comunidade. A frase "eu sou a igreja", se utilizada para justificar o isolamento ou a
desigrejamento, é imprecisa. Nós somos igreja quando estamos inseridos no corpo, reunidos em
nome de Cristo. A promessa da presença manifesta de Jesus está vinculada à reunião:

"Pois onde se acham dois ou três reunidos em meu nome, aí estou eu no meio deles." (Mateus
18:20)

A igreja, portanto, não é o indivíduo isolado, mas o coletivo dos santos. A etimologia da palavra
reforça a necessidade da congregação presencial e da vida comunitária como essência do ser
cristão.

O Surgimento da Igreja e a Distinção entre Israel e o Corpo de
Cristo

Para compreender a identidade da igreja, é fundamental localizar o seu ponto de partida histórico e
teológico. Uma análise cuidadosa do Novo Testamento revela que a igreja, como entidade espiritual
habitada pelo Espírito Santo, tem um momento específico de inauguração.

O Início da Igreja: Do Evangelho aos Atos

Curiosamente, a palavra "igreja" aparece apenas duas vezes nos quatro Evangelhos, ambas no livro
de Mateus. A primeira menção é uma promessa futura feita por Jesus a Pedro:

"Pois também eu te digo que tu és Pedro, e sobre esta pedra edificarei a minha igreja, e as portas
do inferno não prevalecerão contra ela." (Mateus 16:18)

Ao dizer "edificarei" (no futuro), Jesus indica que a igreja ainda não existia naquele momento. A
segunda menção ocorre em Mateus 18:17, no contexto de disciplina. Contudo, é somente no livro de
Atos dos Apóstolos que o termo passa a ser utilizado com frequência para descrever a comunidade
dos fiéis.

Isso nos leva à conclusão de que a igreja, propriamente dita, iniciou-se no dia de Pentecostes,
narrado em Atos capítulo 2. Antes desse evento, os discípulos seguiam a Jesus, mas ainda não
constituíam o "Corpo de Cristo" orgânico, pois lhes faltava o elemento vital: a habitação do Espírito
Santo.

Página 2/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Conforme o Evangelho de João esclarece, a presença do Espírito estava condicionada à glorificação
de Cristo:

"(E isto disse ele do Espírito que haviam de receber os que nele cressem; porque o Espírito Santo
ainda não fora dado, por ainda Jesus não ter sido glorificado.)" (João 7:39)

Portanto, enquanto Jesus não morresse, ressuscitasse e ascendesse aos céus, o Espírito não desceria
para habitar nos crentes. Foi no Pentecostes, com a descida do Espírito, que a igreja ganhou vida.
Lucas, autor tanto do Evangelho (onde a palavra igreja não aparece) quanto de Atos (onde ela
abunda), reforça essa transição de um grupo de seguidores para uma instituição espiritual viva.

A Distinção entre Israel e a Igreja

Uma questão teológica crucial é a diferenciação entre Israel e a Igreja. Embora ambos formem o
povo de Deus em diferentes dispensações, eles não são sinônimos.

Israel no Antigo Testamento era uma nação teocrática, caracterizada por uma etnia específica
(judeus) e governada por leis civis e cerimoniais sob a Antiga Aliança. Israel era, simultaneamente,
povo de Deus e Estado político.

A Igreja, por outro lado, nasce sob a Nova Aliança, estabelecida pelo sangue de Jesus. Ela não é
uma nação geopolítica, não possui fronteiras territoriais e não se define por uma etnia. A igreja é um
organismo espiritual composto por todos aqueles — judeus e gentios — que creem em Jesus e são
batizados pelo Espírito Santo.

"Pois todos nós fomos batizados em um Espírito, formando um corpo, quer judeus, quer gregos,
quer servos, quer livres, e todos temos bebido de um Espírito." (1 Coríntios 12:13)

Enquanto Israel era restrito a um povo, a igreja é universal e inclusiva. Ela transcende barreiras
culturais e sociais. A igreja não substitui Israel na história, mas representa uma nova formação do
povo de Deus, onde a habitação do Espírito é o selo distintivo. Portanto, a igreja é a união de povos e
nações que têm em comum a profissão de fé em Cristo, tornando-se o santuário vivo de Deus na
Terra.

As Três Grandes Metáforas Bíblicas: Corpo, Templo e Noiva

Para explicar a profundidade do mistério da igreja, o Novo Testamento recorre frequentemente a
metáforas. Estas figuras de linguagem não são apenas ilustrações poéticas, mas definições
teológicas que revelam a natureza, a função e o relacionamento da igreja com Deus e entre seus
membros. Dentre as várias imagens utilizadas, três se destacam pela sua riqueza e frequência: o
Corpo de Cristo, o Templo de Deus e a Noiva do Cordeiro.

1. O Corpo de Cristo: Interdependência e Liderança

A metáfora mais orgânica da igreja é a do "Corpo de Cristo". Esta imagem transmite duas verdades
fundamentais: a interdependência dos membros e a soberania de Jesus. Em primeiro lugar, a
analogia do corpo destaca que nenhum cristão é autossuficiente. Assim como em um corpo
biológico, onde cada órgão desempenha uma função vital para o todo, na igreja, todos os membros
são necessários.

Página 3/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

"Ora, vós sois o corpo de Cristo, e seus membros em particular." (1 Coríntios 12:27)

Paulo ilustra isso afirmando que o olho não pode dizer à mão "não tenho necessidade de ti". Da
mesma forma, na igreja, não existe membro irrelevante. Embora algumas funções sejam mais
visíveis ou "evidentes" — como a de um pastor ou líder de louvor — isso não as torna mais
importantes do que aquelas exercidas nos bastidores. A saúde do corpo depende da operação
conjunta de todas as partes.

Em segundo lugar, essa metáfora estabelece a hierarquia espiritual: Cristo é a Cabeça.

"Porque o marido é a cabeça da mulher, como também Cristo é a cabeça da igreja, sendo ele
próprio o salvador do corpo." (Efésios 5:23)

Reconhecer Jesus como o "Cabeça" significa reconhecer sua liderança absoluta. A igreja não
pertence a líderes humanos, denominações ou hierarquias terrenas; ela tem um dono e senhor, que
é Jesus Cristo. Ele coordena, direciona e dá vida ao corpo.

2. Templo de Deus: A Habitação do Espírito

A segunda metáfora define a igreja como um edifício espiritual ou santuário. No Antigo Testamento,
a presença de Deus manifestava-se no Tabernáculo e, posteriormente, no Templo de Jerusalém. Na
Nova Aliança, ocorre uma mudança radical de paradigma: Deus não habita mais em templos feitos
por mãos humanas (Atos 17:24).

O novo endereço de Deus na Terra é o crente. A igreja, coletivamente, é construída como "pedras
vivas" para formar uma casa espiritual.

"Vós também, como pedras vivas, sois edificados casa espiritual e sacerdócio santo, para
oferecerdes sacrifícios espirituais agradáveis a Deus por Jesus Cristo." (1 Pedro 2:5)

Esta verdade é crucial para desmistificar a sacralização de prédios religiosos. Embora os locais de
culto tenham sua importância funcional, eles não são, em si mesmos, a "Casa de Deus". A
verdadeira casa de Deus somos nós.

"Não sabeis vós que sois o templo de Deus e que o Espírito de Deus habita em vós?" (1 Coríntios
3:16)

Historicamente, isso é corroborado pelo fato de que a igreja primitiva não possuía templos próprios.
Durante os primeiros séculos, os cristãos reuniam-se majoritariamente em casas (Romanos 16:5;
Colossenses 4:15), catacumbas ou locais discretos, especialmente em tempos de perseguição. A
construção de templos cristãos só se popularizou após a legalização do cristianismo no Império
Romano, a partir do século IV. Contudo, a teologia permanece inalterada: o Espírito habita em
pessoas, não em tijolos.

Página 4/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

3. A Noiva do Cordeiro: Afeto e Comunhão

Se a metáfora do corpo fala de funcionamento e a do templo fala de habitação, a metáfora da
"Noiva" fala de intimidade, afeto e aliança.

A Bíblia utiliza a relação conjugal — a união mais profunda e sagrada entre seres humanos — para
ilustrar o amor de Cristo pela sua igreja.

"Regozijemo-nos, e alegremo-nos, e demos-lhe glória; porque vindas são as bodas do Cordeiro, e
já a sua esposa se aprontou." (Apocalipse 19:7)

Esta imagem destaca que o relacionamento entre Jesus e a igreja transcende a relação de "Senhor e
servo" ou "Mestre e discípulo". Há um componente emocional e pactual. Cristo ama a igreja a ponto
de entregar-se por ela, e a igreja aguarda ansiosamente a consumação dessa união na eternidade.
Identificar a igreja como Noiva é reconhecer que o cristianismo não é apenas um sistema de
crenças, mas um relacionamento de amor profundo e exclusivo com o Salvador.

As Missões Fundamentais da Igreja na Terra

A igreja não é uma instituição estática; ela possui um propósito ativo e dinâmico enquanto aguarda
o retorno de Cristo. Suas funções podem ser sintetizadas em quatro pilares fundamentais: a
pregação, a edificação, a comunhão e o serviço social.

1. A Proclamação do Evangelho: O Dever de Todos

A missão primária da igreja é a evangelização. A ordem de Jesus, conhecida como a Grande
Comissão, encontra-se registrada em Mateus:

"Portanto ide, fazei discípulos de todas as nações, batizando-os em nome do Pai, e do Filho, e do
Espírito Santo; Ensinando-os a guardar todas as coisas que eu vos tenho mandado..." (Mateus
28:19-20)

Há uma nuance importante no texto original grego que frequentemente passa despercebida. O
verbo traduzido como "Ide" está no particípio (indo), enquanto o imperativo principal recai sobre a
ação de fazer discípulos e pregar. Isso altera significativamente a compreensão da missão: a ordem
não é apenas para missionários que viajam para países distantes, mas para todo cristão. A ideia é:
"enquanto vocês estiverem indo" — seja para o trabalho, para a escola ou vivendo o cotidiano —
preguem o Evangelho.

O Apóstolo Paulo compreendeu que sua obrigação não era apenas viajar, mas anunciar a Cristo onde
quer que estivesse, inclusive na prisão:

"Porque, se anuncio o evangelho, não tenho de que me gloriar, pois me é imposta essa obrigação;
e ai de mim se não anunciar o evangelho!" (1 Coríntios 9:16)

2. A Edificação dos Santos: O Cuidado Interno

Página 5/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

A igreja não existe apenas para converter os de fora, mas para cuidar dos de dentro. A conversão é
o nascimento, mas o crente necessita de crescimento e amadurecimento. Esta é a missão de
edificação.

Deus instituiu ministérios específicos (apóstolos, profetas, evangelistas, pastores e mestres) com um
objetivo claro:

"Querendo o aperfeiçoamento dos santos, para a obra do ministério, para edificação do corpo de
Cristo; Até que todos cheguemos à unidade da fé, e ao conhecimento do Filho de Deus..." (Efésios
4:12-13)

Atividades, cultos e ensinos voltados para os membros não são menos importantes que a
evangelização. Se a igreja falha em edificar, ela corre o risco de perder para o mundo as almas que
acabou de ganhar. O fortalecimento doutrinário e espiritual é vital para a permanência na fé.

3. A Comunhão (Koinonia): Proteção e Unidade

A igreja tem a missão de promover a comunhão. O cristianismo não foi desenhado para ser vivido
isoladamente. A comunhão na Terra reflete e afeta nossa comunhão com os céus.

"Em verdade vos digo que tudo o que ligardes na terra será ligado no céu, e tudo o que
desligardes na terra será desligado no céu." (Mateus 18:18)

Uma analogia poderosa para entender a necessidade da comunhão é a tática de defesa de exércitos
antigos. Quando sob ataque de flechas inimigas, os soldados se juntavam e erguiam seus escudos
lado a lado, formando uma barreira impenetrável. Da mesma forma, a fé individual pode deixar
áreas vulneráveis, mas a "fé conjunta" da igreja cria uma proteção robusta contra os ataques
espirituais. Além da proteção, a comunhão serve para o estímulo mútuo às boas obras (Hebreus
10:24), combatendo o isolamento espiritual.

4. A Assistência Social: O Serviço ao Próximo

Por fim, a igreja possui uma vocação social inegável. A verdadeira religião, conforme Tiago 1:27,
envolve o cuidado prático com os órfãos e as viúvas. A espiritualidade cristã não ignora as
necessidades materiais.

Quando os líderes da igreja primitiva validaram o ministério de Paulo aos gentios, fizeram uma
recomendação específica:

"Recomendando-nos somente que nos lembrássemos dos pobres, o que também procurei fazer
com diligência." (Gálatas 2:10)

A igreja deve exercer benevolência, priorizando os "domésticos na fé" (Gálatas 6:10), mas sem
negligenciar o bem ao próximo em geral. Ao alimentar o faminto e vestir o nu, a igreja serve ao
próprio Cristo (Mateus 25:35-40). Contudo, essa assistência deve ser criteriosa e organizada, visando
o socorro real e a dignidade humana, e não apenas o assistencialismo desordenado.

Página 6/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

A Dualidade Eclesiástica: Universalidade, Localidade e
Organização

A doutrina da igreja apresenta uma dualidade rica que deve ser compreendida para evitar extremos.
A igreja é, simultaneamente, universal e local, organismo e organização. Equilibrar esses aspectos é
essencial para uma vida cristã saudável e biblicamente fundamentada.

Igreja Universal e Igreja Local

A Igreja Universal refere-se à totalidade dos salvos, de todas as eras e lugares. É a "noiva" única
de Cristo. Jesus não possui múltiplas noivas, mas uma só, composta por todos aqueles que foram
lavados pelo seu sangue.

"À universal assembleia e igreja dos primogênitos, que estão inscritos nos céus..." (Hebreus
12:23)

Este aspecto é invisível e espiritual, unindo crentes que talvez nunca se conheçam face a face nesta
terra. Por outro lado, a Igreja Local é a manifestação visível dessa realidade universal em um
tempo e geografia específicos. No Novo Testamento, vemos referências claras a igrejas situadas em
cidades e casas, como a "igreja de Deus que está em Corinto" (1 Coríntios 1:2) ou as igrejas da
Galácia.

Todo cristão é automaticamente inserido na Igreja Universal no momento de sua conversão, mas
deve voluntariamente integrar-se a uma Igreja Local. Não é possível viver a plenitude do
cristianismo amando a igreja universal (o conceito) enquanto se despreza a igreja local (a
convivência real com pessoas imperfeitas).

Organismo e Organização

Outra distinção fundamental é entre a igreja como Organismo e como Organização.

Enquanto Organismo, a igreja é o Corpo vivo de Cristo. Ela é dinâmica, espiritual e vitalmente
conectada a Jesus, que é a Cabeça. Neste aspecto, a ênfase recai sobre a vida, os dons espirituais e
a relação vertical com Deus.

Contudo, a igreja também é uma Organização. O Novo Testamento não descreve uma anarquia
espiritual, mas uma comunidade estruturada.

A Bíblia relata a instituição de cargos e funções, como a eleição de diáconos para servir às mesas
(Atos 6), a ordenação de presbíteros e bispos, e o estabelecimento de ordem no culto. A organização
serve para dar suporte à vida do organismo.

A Necessidade do Pertencimento Formal

Compreender a igreja como organização refuta a ideia moderna dos "desigrejados" — cristãos que
alegam seguir a Jesus sem vínculo com nenhuma comunidade local. A Escritura pressupõe que todo
crente esteja sob cuidado pastoral e responsabilidade mútua.

"Obedecei a vossos pastores, e sujeitai-vos a eles; porque velam por vossas almas, como aqueles
que hão de dar conta delas..." (Hebreus 13:17)

Página 7/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Para que um pastor "dê conta" de uma alma, é necessário saber quem faz parte do seu rebanho.
Isso implica em um reconhecimento formal de pertencimento (rol de membros). Outras evidências
bíblicas de organização incluem:

Listas de assistência: Havia critérios e listas para viúvas que recebiam ajuda da igreja (1
Timóteo 5:9), o que exige um cadastro.
Cartas de recomendação: Cristãos em viagem levavam cartas de suas igrejas de origem
para serem recebidos em outras comunidades (2 Coríntios 3:1), provando seu vínculo e
idoneidade.

Portanto, a organização eclesiástica — com seus cadastros, liderança e disciplina — não é uma
invenção humana burocrática, mas uma ferramenta bíblica para o pastoreio, a proteção e o bom
andamento da obra de Deus. O cristão deve, portanto, ser membro ativo tanto do corpo místico
(pela fé) quanto da organização local (pelo compromisso).

Iury Rangel. Sistemática: Eclesiologia - Aula 1 (07/05/25) .
https://www.youtube.com/watch?v=hLo1lAOf1Fs&list=PLPzTWfHlWljo-QrJm2iz6inGOE7C-
YYPD&index=4

Documento gerado em 19/01/2026 13:55:54 via BeHOLD

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Página 8/8

BeH
OLD

https://www.youtube.com/watch?v=hLo1lAOf1Fs&list=PLPzTWfHlWljo-QrJm2iz6inGOE7C-YYPD&index=4
https://www.youtube.com/watch?v=hLo1lAOf1Fs&list=PLPzTWfHlWljo-QrJm2iz6inGOE7C-YYPD&index=4
http://www.tcpdf.org

