
BeHOLD - Plataforma de Estudos

18. Tudo Pela Graça: A Justiça de Deus e a Propiciação
em Cristo (Rm. 3:25-31)
Autor: Diego Vieira Dias | Grupo: Teologia e Pregações | Data: 08/01/2026 00:31

Contextualização: O Propósito da Carta aos Romanos e a
Universalidade do Pecado

Para compreendermos a profundidade da doutrina da justificação pela fé, é essencial situarmos o
momento histórico e o propósito missionário do Apóstolo Paulo ao escrever à igreja em Roma. A
Carta aos Romanos não é apenas um tratado teológico abstrato; é uma apresentação credencial de
um missionário que, após cerca de 15 anos pregando na região do Mediterrâneo, voltava seus olhos
para o norte, especificamente para a Espanha, onde Cristo ainda não havia sido anunciado.

Para alcançar a Espanha, Paulo necessitava do apoio de uma igreja estrategicamente localizada, e
Roma se encaixava perfeitamente nesse plano. No entanto, havia um obstáculo: Paulo não era o
fundador daquela comunidade e, embora conhecesse alguns membros (citados no capítulo 16), a
liderança e a igreja como um todo não o conheciam pessoalmente. Mais grave ainda, sua reputação
entre os judeus era controversa. Corriam boatos de que ele seria um mercenário ou um traidor das
tradições judaicas, ensinando uma mensagem contrária à lei de Moisés.

Roma possuía uma comunidade judaica expressiva e influente, que já havia sofrido expulsões sob o
imperador Cláudio devido a conflitos religiosos. Portanto, o ambiente que a carta encontraria era
sensível e permeado por questões judaicas. É por isso que a epístola é rica em referências ao Antigo
Testamento, citando Abraão, Davi, a Lei e a circuncisão. Paulo precisava antecipar as objeções e
apresentar o Evangelho que pregava de forma clara e irrefutável.

A Estrutura do Argumento Paulino

A carta se divide logicamente para tratar da condição humana e da solução divina. Nos primeiros
capítulos (do capítulo 1 até a metade do capítulo 3), Paulo estabelece uma base sombria, mas
necessária: a perdição de toda a raça humana.

1. Os Gentios: Estão perdidos, pois rejeitaram a revelação de Deus na natureza e em suas
próprias consciências.

2. Os Judeus: Estão igualmente perdidos, pois, embora tenham recebido a Lei, não a
cumpriram.

A conclusão é devastadora: todos pecaram e carecem da glória de Deus. A humanidade, sem
exceção, encontra-se debaixo da justa ira divina.

É neste cenário de desesperança que entra a segunda parte da carta (do final do capítulo 3 até o
capítulo 5), onde Paulo expõe como um Deus justo salva pecadores. Até o versículo 24 do capítulo 3,
o apóstolo já havia afirmado que Deus justifica gratuitamente pela Sua graça, mediante a redenção
em Cristo Jesus, sem as obras da lei.

A partir do versículo 25, Paulo se dedica a explicar um problema teológico profundo: se Deus
somente agora manifestou Sua justiça e salvação na cruz, teria Ele sido injusto com as gerações
passadas ao não destruir a humanidade imediatamente após o pecado? A resposta a essa questão
nos leva ao coração da obra expiatória de Cristo.

A Propiciação: Cristo como a Manifestação Pública da Justiça de
Deus

Página 1/6

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

No versículo 25 do capítulo 3 de Romanos, Paulo introduz uma declaração central sobre a obra de
Cristo: "a quem Deus propôs no seu sangue como propiciação mediante a fé". Esta frase carrega um
peso teológico imenso e define a solução divina para o problema do pecado e da ira de Deus.

A expressão "Deus propôs" indica uma ação de apresentar algo publicamente, fazer uma oferta
diante de todos. Se no Antigo Testamento o plano de Deus estava prefigurado em símbolos, tipos e
figuras muitas vezes velados, agora, com a vinda de Jesus, Deus trouxe o Seu plano à luz. A cruz é a
manifestação pública de como Deus resolve o dilema de punir o pecado e, ao mesmo tempo, salvar
o pecador.

O Significado do Propiciatório

Para entendermos o termo propiciação, precisamos recorrer ao contexto do culto levítico no Antigo
Testamento. A palavra utilizada por Paulo remete diretamente ao "propiciatório" (a tampa da Arca
da Aliança).

A Arca da Aliança era uma caixa de madeira revestida de ouro, contendo em seu interior as tábuas
dos Dez Mandamentos. Sobre ela, havia uma tampa de ouro puro — o propiciatório — com dois
querubins esculpidos, voltados um para o outro. Uma vez por ano, no Dia da Expiação (Yom Kippur),
o sumo sacerdote entrava no Santo dos Santos e aspergia sangue de um animal sacrificado sobre
essa tampa.

"A quem Deus propôs, no seu sangue, como propiciação, mediante a fé, para manifestar a sua
justiça..." (Rm 3:25)

A imagem é poderosa: dentro da Arca estavam os Mandamentos, a Lei de Deus que acusa e
condena o homem pelo seu pecado. A Lei é o libelo de acusação, a prova da nossa culpa. No
entanto, entre a Lei (que exige a morte do pecador) e a presença de Deus (que habitava sobre os
querubins), havia o propiciatório coberto de sangue.

Quando Deus olhava para a Arca, Ele não via a Lei quebrada exigindo juízo imediato; Ele via o
sangue que cobria a tampa. Esse sangue simbolizava uma vida entregue, um pagamento realizado.
Naquele momento, a ira de Deus era aplacada, ou "propiciada". A ira se retirava, e a paz era
estabelecida entre Deus e o povo.

Jesus: O Sacrifício Definitivo

Paulo ensina que Jesus Cristo é o cumprimento dessa figura. Ele é, ao mesmo tempo, o sacerdote, o
sacrifício e o lugar da propiciação. Diferente dos sacrifícios de animais, que eram repetitivos e
incapazes de remover pecados permanentemente, o sacrifício de Jesus foi perfeito e definitivo.

A ira de Deus — que é a Sua reação justa e santa contra o mal — não foi ignorada; ela foi satisfeita.
Na cruz, Deus derramou Sua ira sobre o Seu Filho, que ocupou o nosso lugar. Jesus bebeu o cálice da
ira divina até a última gota, satisfazendo plenamente as demandas da justiça.

O Apóstolo João corrobora esta verdade em sua epístola:

"Nisto consiste o amor: não em que nós tenhamos amado a Deus, mas em que ele nos amou e
enviou o seu Filho como propiciação pelos nossos pecados." (1 Jo 4:10)

Portanto, a cruz não é apenas um símbolo de amor, mas uma transação jurídica e espiritual onde a

Página 2/6

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

justiça de Deus foi executada e a Sua ira foi apaziguada, permitindo que Ele perdoe o pecador sem
deixar de ser justo.

A Tolerância Divina e o Papel da Fé na Salvação

Paulo prossegue sua argumentação explicando a razão histórica e teológica para a vinda de Cristo
naquele momento específico. No final do versículo 25, encontramos uma frase intrigante: "por ter
Deus, na sua tolerância, deixado impunes os pecados anteriormente cometidos".

Essa declaração pode gerar dúvidas: Deus teria sido injusto com as gerações passadas? Ele ignorou
o mal? A resposta reside no conceito de tolerância divina (ou paciência). Isso não significa que
ninguém foi julgado antes de Cristo, ou que o pecado não tinha consequências. Significa, antes, que
Deus não executou a sentença final de aniquilação sobre a raça humana, como o pecado de Adão e
de seus descendentes exigiria.

Deus poderia ter desistido da humanidade a qualquer momento. Diante da idolatria, imoralidade e
rejeição contínua, a justiça estrita permitiria a destruição total. No entanto, em Sua paciência, Ele
"suspendeu" a execução plena do juízo, aguardando o momento certo — a plenitude dos tempos —
para lidar com o pecado de forma definitiva na cruz.

Os sacrifícios do Antigo Testamento, com sangue de animais, nunca tiveram poder intrínseco para
remover pecados (Hebreus 10:4). Eles eram como "notas promissórias" que Deus aceitava, sabendo
que o pagamento real seria feito no futuro pelo Seu Filho. Portanto, Deus perdoava os santos do
Antigo Testamento com base no crédito do sacrifício que Cristo ainda realizaria.

A Unidade da Salvação na História

Isso responde a uma pergunta comum: Como as pessoas eram salvas antes de Jesus? A
resposta bíblica é que o caminho da salvação sempre foi o mesmo.

No Antigo Testamento: Os crentes eram salvos pela fé no Messias que haveria de vir. Eles
olhavam para frente, para a promessa, confiando na sombra dos sacrifícios que apontavam
para o Cordeiro de Deus.
No Novo Testamento: Nós somos salvos pela fé no Messias que já veio. Nós olhamos para
trás, para o cumprimento da promessa na história.

A base da salvação sempre foi o sangue de Cristo; a diferença é apenas a perspectiva temporal
(antes ou depois da cruz).

A Fé: A Mão Vazia que Recebe a Graça

Se a obra de propiciação foi realizada por Cristo, como ela se torna efetiva na vida do indivíduo hoje?
Paulo responde: "mediante a fé".

É crucial definirmos corretamente o que é essa fé. No contexto bíblico, fé não é sinônimo de
pensamento positivo, nem apenas a crença intelectual de que Deus existe e opera milagres. A fé
salvadora é uma confiança exclusiva e segura na obra de Cristo.

Paulo coloca a fé em oposição direta às obras. A fé não é um mérito humano; não é algo que
produzimos para "comprar" o favor de Deus. Ela é descrita teologicamente como a "mão vazia" do
mendigo que se estende para receber o presente (a graça) do Rei.

"Concluímos, pois, que o homem é justificado pela fé, independentemente das obras da lei." (Rm
3:28)

Página 3/6

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Crer, portanto, é apropriar-se pessoalmente do que Deus propôs. É reconhecer a própria falência
espiritual e confiar que o sangue de Jesus, derramado no propiciatório da cruz, é suficiente para
pagar a dívida do pecado. É a certeza plena de que a ira de Deus foi satisfeita e que, por causa de
Cristo, somos aceitos.

A Exclusão da Jactância e a Universalidade de Deus

Diante da grandiosidade do plano de salvação, onde Deus é o autor, o executor e o consumador da
obra, Paulo chega a uma conclusão lógica e inevitável nos versículos 27 a 30: não há espaço para o
orgulho humano.

O apóstolo lança a pergunta retórica: "Onde, pois, a jactância?". A palavra "jactância" refere-se ao
ato de se gloriar, de contar vantagem ou de atribuir mérito a si mesmo. Naquele contexto, o judeu
poderia tentar se gloriar por possuir a Lei, a circuncisão e a aliança com os patriarcas. Hoje, um
religioso poderia tentar se gloriar de sua moralidade, de suas obras de caridade ou de sua disciplina
espiritual.

A resposta de Paulo é categórica: "Foi de todo excluída".

A Salvação como Obra Exclusiva de Deus

A exclusão da vanglória não ocorre por meio de uma "lei das obras" — pois se a salvação
dependesse do esforço humano, quem mais trabalhasse teria mais direito de se orgulhar. Pelo
contrário, a jactância é eliminada pela "lei da fé".

No sistema da graça, a salvação é inteiramente de Deus:

É Ele quem toma a iniciativa.
É Ele quem propõe o sacrifício.
É Ele quem justifica o ímpio.

Portanto, um cristão arrogante é uma contradição em termos. Ou a pessoa compreendeu o
Evangelho e se tornou humilde, reconhecendo que tudo o que tem é fruto da misericórdia imerecida,
ou ela permanece arrogante, provando que ainda confia em sua própria justiça e não na justiça de
Cristo. A doutrina da justificação pela fé é, por excelência, a doutrina da humildade e da igualdade:
todos estão no mesmo nível de necessidade aos pés da cruz.

"Onde, pois, a jactância? Foi de todo excluída. Por que lei? Das obras? Não; pelo contrário, pela lei
da fé." (Rm. 3:27)

Um Só Deus, Um Só Caminho

Essa exclusão do mérito humano leva Paulo a reafirmar a universalidade do Evangelho. Ele apela
para o monoteísmo estrito, uma crença fundamental do judaísmo: "É, porventura, Deus somente dos
judeus? Não o é também dos gentios? Sim, também dos gentios" (Rm. 3:29).

A lógica é impecável: se existe apenas um Deus verdadeiro, Ele é o Criador e Juiz de toda a
humanidade, não apenas de um grupo étnico ou religioso. Consequentemente, se Deus é um só, o
Seu método de salvar também deve ser único. Ele não possui "dois pesos e duas medidas".

Deus não justifica o judeu (o circunciso) por um caminho e o gentio (o incircunciso) por outro.
Ambos, independentemente de sua herança cultural, religiosa ou moral, são justificados da mesma
maneira: pela fé.

Página 4/6

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Isso derruba qualquer barreira de separação. Não há uma "elite espiritual" dentro do Reino de Deus.
Aquele que cresceu na igreja e aquele que se converteu após uma vida de devassidão entram pela
mesma porta: a confiança exclusiva na obra de Jesus Cristo.

A Lei e a Fé: A Confirmação da Lei através da Graça

Ao afirmar que a justificação ocorre "independentemente das obras da lei", Paulo antecipa uma
objeção natural, que provavelmente surgiria na mente de um judeu zeloso ou de qualquer pessoa
preocupada com a moralidade. Se a salvação é inteiramente pela graça e se o esforço humano não
contribui para a justificação, isso significa que a Lei de Deus perdeu o seu valor? Será que o
Evangelho incentiva uma vida sem regras, onde os Dez Mandamentos podem ser descartados?

A pergunta está registrada no versículo 31: "Anulamos, pois, a lei pela fé?". A resposta do apóstolo é
veemente: "De maneira nenhuma! Antes, confirmamos a lei".

À primeira vista, isso pode parecer um paradoxo. Como a fé, que dispensa as obras para a salvação,
pode confirmar a Lei? A resposta reside na compreensão correta da função da Lei na vida do crente,
uma dinâmica que foi brilhantemente explicada por Martinho Lutero e retomada na exposição
bíblica.

O Ciclo da Graça e a Lei

A relação entre o cristão e a Lei pode ser entendida em dois movimentos distintos:

1. A Lei nos leva a Cristo (Justificação): Inicialmente, a Lei funciona como um espelho que
revela a nossa pecaminosidade. Ela nos diz: "Não cobiçarás", "Não matarás", "Amarás a Deus
sobre todas as coisas". Ao nos depararmos com essas exigências perfeitas, percebemos
nossa incapacidade de cumpri-las e nossa consequente condenação. Desesperados, somos
empurrados pela Lei para os braços de Cristo, o único que a cumpriu perfeitamente e pagou
nossa dívida.

2. Cristo nos devolve à Lei (Santificação): Uma vez justificados pela fé em Cristo,
perdoados e aceitos, Jesus nos diz: "Agora você é meu filho amado. Como prova da sua
gratidão e do seu amor, aqui está a maneira como você deve viver". Ele nos remete de volta
aos mandamentos, não mais como um meio de salvação ou condenação, mas como um guia
de conduta.

Portanto, a fé confirma a Lei porque reconhece que a Lei é santa, justa e boa. O cristão não guarda
os mandamentos para ser salvo, mas porque foi salvo. A obediência deixa de ser uma tentativa
desesperada de aplacar a ira de Deus e torna-se a norma de gratidão daquele que foi resgatado.

"Anulamos, pois, a lei pela fé? De maneira nenhuma! Antes, confirmamos a lei." (Rm. 3:31)

Conclusão: A Paz com Deus e a Vida de Gratidão

A doutrina da justificação pela fé, baseada na propiciação de Cristo, é a âncora da alma cristã. Ela
nos assegura que a ira de Deus foi plenamente satisfeita na cruz. Isso transforma radicalmente a
maneira como interpretamos a vida, inclusive o sofrimento.

Para aquele que está em Cristo, as aflições, doenças ou tragédias não são manifestações da ira
punitiva de Deus. O cálice da ira já foi bebido por Jesus até a última gota. O sofrimento, agora, é
pedagógico; é a disciplina de um Pai amoroso que visa o nosso crescimento e santificação, e não a
nossa destruição.

Não há mais condenação. A jactância foi excluída, o medo do juízo foi removido e a Lei foi

Página 5/6

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

estabelecida em nossos corações como um caminho de amor. Resta-nos, portanto, viver uma vida
de profunda gratidão, adorando Aquele que, em Sua tolerância e justiça, proveu o Cordeiro para
nossa redenção.

Augustus Nicodemus. #18. Tudo pela Graça de Deus. .
https://youtu.be/N4UOyHWUk78?si=q6knjF_dvkOYa49N

Documento gerado em 10/01/2026 04:11:25 via BeHOLD

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Página 6/6

BeH
OLD

https://youtu.be/N4UOyHWUk78?si=q6knjF_dvkOYa49N
http://www.tcpdf.org

