BeHOLD - Plataforma de Estudos

17. O Reino da Misericordia: A Superacao do Legalismo
Religioso pela Transformacao Interior (Lc 6:37-45; Gl
2:20; Rm 12:1-2)

Autor: Diego Vieira Dias | Grupo: Teologia e Pregagdes | Data: 15/01/2026 18:21

1. A Ldgica do Reino: Julgamento, Condenacao e a Lei da
Reciprocidade

A ética proposta no Novo Testamento, especificamente no sermado da planicie narrado por Lucas,
introduz uma inversao radical dos valores humanos comuns. Enquanto a sociedade frequentemente
opera baseada na retribuicdo, na competicao e na critica severa, o Reino de Deus estabelece uma
l6gica fundamentada na misericérdia e na generosidade. Esta nova dinamica ndo é apenas um
cédigo de conduta moral, mas uma descricdo de como a realidade espiritual funciona: o que

oferecemos ao mundo e ao préximo retorna para nds, muitas vezes de forma ampliada.

O texto biblico central para esta compreensdo apresenta quatro imperativos diretos que formam
dois pares de acOes opostas: dois negativos e dois positivos.

"N&o julgueis, e ndo sereis julgados; nao condeneis, e ndo sereis condenados; soltai, e soltar-vos-
do; dai, e ser-vos-d dado; boa medida, recalcada, sacudida e transbordando vos dardo; porque
com a mesma medida com que medirdes também vos medirdo de novo." (Lucas 6:37-38)

A Dinamica do Nao-julgamento e da Nao-Condenacao

O primeiro par de instrucdes — "nao julgueis" e "ndo condeneis" — ataca a raiz da arrogancia
humana. O ato de julgar aqui ndo se refere ao discernimento necessario para distinguir o bem do
mal ou a verdade da mentira. Refere-se, antes, a uma postura de superioridade moral onde um
individuo se coloca no lugar de Deus para emitir veredictos definitivos sobre o valor ou o
destino de outra pessoa.

Condenar é a etapa seguinte ao julgamento. E decretar a sentenca. Quando assumimos essa
postura, entramos em um terreno perigoso, pois estabelecemos o padrao pelo qual néds
mesmos seremos avaliados. A adverténcia é clara: a severidade que dispensamos aos outros
torna-se a régua pela qual seremos medidos. Ao renunciar ao direito de ser o juiz do préximo,
o individuo abre espaco para a operacao da graca em sua prépria vida.

O Principio da Libertacao e da Generosidade

Em contrapartida as proibicdes, surgem os imperativos positivos: "perdoai" (ou soltai) e "dai". A
palavra utilizada para perddo neste contexto remete a ideia de soltar, libertar alguém de uma divida
ou obrigacdo. Perdoar ndao é apenas um sentimento, mas um ato de libertacao mutua. Quem
perdoa liberta o ofensor da culpa e a si mesmo da amargura.

A instrucdo "dai, e ser-vos-a dado" amplia este conceito para uma generosidade ativa. E comum, em
muitos contextos religiosos, reduzir este versiculo a uma aplicacdo puramente financeira ou
material. No entanto, o principio é muito mais abrangente. Trata-se dedar misericérdia, tempo,
afeto, compreensao e graca.

A imagem utilizada para descrever a retribuicdo divina é vivida e abundante: uma medida
"recalcada, sacudida e transbordando". Esta metéfora visual remete aos mercados de grdos da

Pagina 1/6



BeHOLD - Plataforma de Estudos

antiguidade. Para garantir que o cliente recebesse o méximo possivel, o vendedor pressionava
(recalcava) os graos no recipiente, sacudia para que se acomodassem nos espacos vazios e enchia
até que transbordasse.

"Porque com a mesma medida com que medirdes também vos medirao de novo."

Esta é a lei da reciprocidade do Reino. Ndo se trata de uma troca comercial com Deus, mas de um
principio espiritual: a misericérdia que demonstramos é a evidéncia de gque compreendemos a
misericérdia que necessitamos e recebemos. Um coracao mesquinho e critico revela uma
incompreensao da prépria condicdo humana e da graca divina, enquanto um coracdo generoso e
perdoador reflete o carater do préprio Deus.

Portanto, a légica do Reino nos convida a abandonar a cadeira de juiz e assumir a posicao de
dispensadores de graca, sabendo que, no final, a misericérdia triunfa sobre o juizo.

2. Esséncia versus Regras: O Perigo da Religiao do "Pode ou
Nao Pode"

Uma das tensdes mais antigas e persistentes na histéria da espiritualidade crista é o conflito entre a
observancia de regras externas e a vivéncia de uma transformacao interna genuina. No contexto do
sermao de Lucas, Jesus utiliza pardbolas curtas e incisivas para desmantelar a confianca na
religiosidade superficial, alertando para os perigos de seguir guias que, embora conhecedores da lei,
desconhecem o caminho da vida.

A Cegueira dos Guias Religiosos
Jesus lanca uma pergunta retérica fundamental:

"Pode porventura um cego guiar outro cego? Nao cairdo ambos na cova?" (Lucas 6:39)

Esta metafora do "cego guiando outro cego" é uma critica direta a lideranca religiosa que prioriza a
forma em detrimento do conteldo. A "cegueira", neste caso, nao é fisica, mas espiritual e moral. E a
incapacidade de discernir o que é vital daquilo que é trivial.

Quando a religido se torna um sistema baseado apenas em cdédigos de conduta visiveis — o famoso
"pode ou nao pode" — ela perde sua funcao iluminadora. Em muitas comunidades, gasta-se uma
energia desproporcional debatendo vestimentas, cortes de cabelo, maquiagem ou rituais
alimentares, enquanto se negligencia a justica, o amor e a fidelidade. Um lider focado no exterior
estd cego para a realidade do coracdo humano e, inevitavelmente, conduz seus seguidores para o
mesmo buraco de hipocrisia e estagnacao espiritual.

O Verdadeiro Objetivo do Discipulado
Para corrigir essa distorcao, o texto estabelece qual deve ser o alvo real de quem segue a Cristo:

"O discipulo ndo é superior a seu mestre, mas todo o que for perfeito sera como o seu mestre."
(Lucas 6:40)

Pagina 2/6



BeHOLD - Plataforma de Estudos

A palavra "perfeito" aqui carrega o sentido de maturidade, de completude. O objetivo da vida crista
nao é cumprir uma lista de checagem de proibicbes, mas assemelhar-se a Jesus. O Mestre ndo é
definido por regras de etiqueta religiosa, mas pelo seu carater de compaixdo, verdade e sacrificio.

Se o Mestre ndo baseou seu ministério na imposicao de fardos legalistas, o discipulo que busca ser
"mais santo" através do rigorismo externo esta, na verdade, tentando ser "superior ao seu mestre",
criando um padrao de santidade que o préprio Jesus nao estabeleceu. A verdadeira perfeicdo crista é
a imitacdo do carater de Cristo, o que exige uma mudanca de natureza, e ndo apenas de habitos.

A llusao da Santidade Externa

O legalismo é atraente porque é mensuravel. E facil verificar se alguém estd cumprindo a regra do
vestuario ou da frequéncia aos cultos. No entanto, é muito mais dificil medir o orgulho, a inveja ou a
falta de amor. A religiao do "pode ou nao pode" oferece uma falsa sensacao de seguranca e
superioridade: "eu nao faco isso, logo sou santo".

Essa mentalidade cria uma cultura onde a aparéncia de piedade substitui o poder da piedade .
O individuo pode estar perfeitamente adequado as normas da sua denominacdo, mas interiormente
vazio de Deus. A proposta do Evangelho é o oposto: aliberdade de viver ndao sob o medo da
punicao ou a busca por aprovacao humana, mas sob a direcao de um novo principio de
vida que brota de dentro para fora. O foco deixa de ser a restricao do mal externo e passa a ser
a expansao do bem interno.

3. A Hipocrisia do Olhar: A Trave, o Cisco e a Cegueira Espiritual

Aprofundando a critica sobre o julgamento alheio, o texto biblico recorre a uma das imagens mais
hiperbdlicas e ironicamente visuais do ensino de Jesus. Ele expde a incoeréncia ridicula de tentar
realizar uma "cirurgia moral" delicada no olho do préximo engquanto se sofre de uma obstrucdo
visual massiva.

"E por que atentas tu no argueiro que esta no olho de teu irméo, e ndo reparas na trave que esta
no teu préprio olho? Ou como podes dizer a teu irmdo: Irméo, deixa-me tirar o argueiro que esta
no teu olho, ndo atentando tu mesmo na trave que estd no teu olho? Hipdcrita, tira primeiro a
trave do teu olho, e entdo veras bem para tirar o argueiro que esta no olho de teu irmao." (Lucas
6:41-42)

A Anatomia da Hipocrisia

O contraste entre o "argueiro" (ou cisco, uma pequena particula de pé ou palha) e a "trave" (uma
viga de sustentacao de telhado) é intencionalmente absurdo. Jesus utiliza o humor para denunciar a
tragédia da hipocrisia. O hipdcrita é aquele gque possui uma visao microscépica para as falhas
alheias, mas é completamente cego para suas préprias falhas macroscépicas.

A palavra grega usada para "hipdcrita" originou-se no teatro, referindo-se a um ator que usava uma
mdscara para interpretar um personagem. No contexto espiritual, o hipdcrita é aquele gque encena
uma santidade corretiva. Ele se aproxima do irmao com ares de "cirurgidao espiritual", oferecendo
ajuda para remover um pequeno defeito, enquanto sua prépria vida estd comprometida por pecados
estruturais — muitas vezes o préprio pecado da arrogancia, da falta de amor ou do julgamento
temerario.

A trave nao é apenas um pecado qualquer; é a atitude fundamental que impede a visdo clara. Pode
ser o orgulho religioso, a amargura nao resolvida ou a justica prépria. Enquanto essa viga estiver
presente, qualquer tentativa de ajudar o outro resultard em dano, pois um "olho obstruido" nao tem
a precisao necessdria para lidar com a delicadeza da alma alheia.

Pagina 3/6



BeHOLD - Plataforma de Estudos

A Ordem Correta da Correcao

E crucial notar que o texto ndo proibe a correcdo fraterna ou o auxilio mdtuo na luta contra o
pecado. O ensino nao diz "nunca tire o cisco do olho do seu irmao". Ele estabelece umaordem de
prioridade: "tira primeiro a trave do teu olho".

O processo de santificacao deve comecar sempre pelo autoexame. A verdadeira lucidez espiritual (o
"ver bem") sé é alcancada apds o doloroso processo de autocritica e arrependimento pessoal.
Somente quando lidamos seriamente com nossas préprias misérias é que adquirimos a humildade e
a mansiddo necessarias para ajudar o préximo.

Quem removeu uma trave do préprio olho sabe o quanto déi e o quanto é dificil enxergar. Por isso,
a0 se aproximar para tirar o cisco do olho do irmao, o fard com maos trémulas de compaixao, e nao
com dedos rigidos de acusacao. A remocao da trave transforma o juiz em um médico ferido, alguém
que cura ndo porgue é superior, mas porque conhece o caminho da cura.

Portanto, a ética do Reino exige que o nosso olhar critico seja, antes de tudo, um olhar para o
espelho, e ndo uma lupa sobre a vida alheia.

4. Frutos e Raizes: A Transformacao de Dentro para Fora como
Prova de Vida

A conclusao légica do ensino sobre julgamento e hipocrisia é a revelacao de que a verdadeira
natureza de uma pessoa nao pode ser ocultada indefinidamente. Jesus utiliza uma ilustracao
botanica simples, mas profunda, para explicar a relacao inseparavel entre o "ser" e o "fazer". A ética
cristd nao é uma questao de performance externa, mas de esséncia vital.

"Porque ndo ha drvore boa que dé mau fruto nem tampouco drvore ma que dé bom fruto. Porque
cada arvore se conhece pelo seu prdoprio fruto; pois ndo se colhem figos dos espinheiros, nem se
vindimam uvas dos abrolhos." (Lucas 6:43-44)

A Natureza Determina o Comportamento

A metafora da arvore e do fruto estabelece um principio fundamental: a qualidade da producdo
depende inteiramente da qualidade da fonte. E impossivel que uma natureza corrompida produza
consistentemente obras de justica genuina. Da mesma forma, uma natureza regenerada e saudavel
ndo produzird, como habito de vida, obras de perversidade.

Muitas vezes, a religiosidade tenta inverter essa ordem. Tenta-se produzir "frutos bons"
(comportamentos aceitdveis, linguagem piedosa, rituais cumpridos) através do esforco humano e da
disciplina rigida, sem que haja uma transformacao na "raiz" (o coracao). Isso é equivalente a
amarrar laranjas em um espinheiro; pode enganar a distancia por um breve momento, mas nao hé
vida fluindo, e logo o artificio se desfaz.

Se a vida de alguém é caracterizada por "espinhos" — agressividade, maledicéncia, inveja e
discérdia — isso é um indicativo diagndstico de sua natureza espiritual. Ndo se trata apenas de
"erros pontuais", mas de uma incompatibilidade de esséncia. Quem planta espinhos nao pode
esperar colher uvas.

O Tesouro do Coracao e a Revelacao pela Fala
Jesus aprofunda a andlise movendo-se da metafora agricola para a anatomia humana, localizando o

centro de controle da vida no "coracao" (no pensamento hebraico, o centro do intelecto, vontade e

Pagina 4/6



BeHOLD - Plataforma de Estudos

emocoes).

"O homem bom, do bom tesouro do seu coracao tira o bem, e o homem mau, do mau tesouro do
seu coracdo tira o mal, porque da abundéncia do seu coracédo fala a boca." (Lucas 6:45)

O coracdo é descrito como um depdsito, um tesouro. O que acumulamos interiormente — nossos
valores, pensamentos secretos, desejos e intencdes — inevitavelmente transbordara. A "boca" atua
como a valvula de escape desse reservatério.

A fala é o teste de tornassol da espiritualidade. Um individuo pode manter uma aparéncia de
santidade em suas vestes ou rituais, mas suas palavras — especialmente em momentos de pressao,
irritacdo ou descuido — revelardo o que realmente habita seu interior. Palavras de critica, mentira e
destruicao vém de um depdsito interno de maldade. Palavras de graca, verdade e edificacdo vém de
um depdsito interno renovado.

Portanto, a mudanca proposta pelo Evangelho é radical: ndo basta polir a casca ou podar os galhos
visiveis. E necessaria uma intervencdo na raiz, uma renovacdo do tesouro do coracdo. Somente
quando o interior é transformado pela graca é que o fruto externo flui de maneira natural e
auténtica, ndo como uma obrigacao legalista, mas como uma consequéncia inevitavel de uma nova
vida.

5. A Comunidade Terapéutica: Misericéordia e Graca nas
Relacoes Humanas

A aplicacao pratica de todos os principios ensinados no sermao da planicie — o ndo-julgamento, a
correcao do olhar, a integridade interior — culmina na formacao de um novo tipo de comunidade. A
Igreja, ou o corpo de discipulos, ndo é chamada para ser um tribunal onde sentencas sdo proferidas,
mas uma comunidade terapéutica onde a cura é facilitada.

Do Tribunal para o Hospital

A mentalidade religiosa predominante tende a transformar as congregacdes em cortes de justica,
onde cada membro atua como um fiscal da vida alheia. Nesse ambiente, o medo impera: ninguém
ousa confessar suas fraquezas, pois sabe que a confissao serd usada como prova de acusacdo, € nao
como diagndstico para tratamento. O resultado é uma comunidade de méscaras, onde todos fingem
estar saudaveis enquanto adoecem interiormente.

A proposta do Reino inverte essa légica. Ao remover a "trave" do préprio olho — isto é, ao
reconhecer a prépria falibilidade e necessidade de graca —, o individuo torna-se apto a auxiliar o
outro. A comunidade crista deve funcionar como um hospital de campanha. Em um hospital, a
doenca nao é negada, mas é tratada com o objetivo de restauracdo, ndo de punicao.

Quando Paulo escreve aos Géalatas, ele ecoa o ensino de Cristo sobre como lidar com as falhas
alheias:

"Irméos, se algum homem chegar a ser surpreendido nalguma ofensa, vds, que sois espirituais,
encaminhai o tal com espirito de mansiddo,; olhando por ti mesmo, para que ndo sejas também
tentado." (Galatas 6:1)

A palavra "encaminhai" (ou restaurai) € um termo usado para remendar redes de pesca ou colocar

Pagina 5/6



BeHOLD - Plataforma de Estudos

um o0sso deslocado no lugar. E um processo que exige firmeza, mas também extrema delicadeza
para nao causar mais dor. Isso sé é possivel quando ha "espirito de mansidao", fruto de quem ja
lidou com suas préprias traves.

A Renovacao da Mente e a Morte do Ego

Para sustentar esse nivel de misericérdia, é necessaria uma transformacdo profunda na maneira de
pensar e existir. O ego humano, naturalmente inclinado a autodefesa e ao julgamento do outro para
se sentir superior, precisa ser deslocado do centro.

"Ja estou crucificado com Cristo; e vivo, ndo mais eu, mas Cristo vive em mim..." (Galatas 2:20)

A capacidade de nao julgar e de perdoar brota desta realidade: quando o "eu" morre, a necessidade
de ter razao ou de condenar o préximo morre junto. O cristdo passa a enxergar o outro nao através
das lentes da lei fria, mas através dos olhos de Cristo.

Essa mudanca de perspectiva é o que o apéstolo Paulo chama de "renovacdo da mente" (Romanos
12:2). Ndo é uma conformidade com os padrdes punitivos deste século, mas uma metamorfose que
nos capacita a experimentar a vontade de Deus. Uma mente renovada entende que a misericérdia
triunfa sobre o juizo e que a prova final de uma vida transformada nao é a rigidez doutrinaria, mas a
capacidade de amar, acolher e restaurar o caido.

Assim, o Reino da Misericérdia se estabelece ndo pela imposicao de regras externas, mas pela
formacao de homens e mulheres que, conscientes de suas préprias fraquezas e da imensa graca que
receberam, decidem estender essa mesma graca ao seu préximo, criando um ciclo virtuoso de cura
e vida.

17 - Um Reino de misericordia - Zé Bruno - Meu Caro
Amigo. https://www.youtube.com/live/EPyxx 8L1Dc

Pagina 6/6


https://www.youtube.com/live/EPyxx_8L1Dc
http://www.tcpdf.org

